
I READ

El País / The New York Times / 

Cuadernos Hispanoamericanos

I AM 張淑英

現為清華大學外語系教授兼校長

室特別顧問 (2019-2022)。馬德

里大學西班牙&拉丁美洲文學博

士。2016年膺選西班牙皇家學

院 (RAE)外籍院士。 2019年起為

西班牙王室索利亞公爵基金會通

訊委員。2011-2013 擔任臺灣大

學文學院副院長，2013-2019 擔

任臺灣大學國際長。

現為《英語島》定期撰文。 學術

專長為當代西班牙、拉丁美洲文

學。近年專注旅行文學、流浪漢

小說、殖民時期紀事、中西筆譯

理論與實務等研究。 中譯《世界

圖繪》、「明日之書」繪本共四

冊，《佩德羅．巴拉莫》、《杜瓦

特家族》，西譯北島的《零度以

上的風景》等十餘部作品。

西班牙最傑出詩人成名作摹本，限量再版

新春初始，西班牙最高的學術殿堂 -- 皇家學院 (RAE)出版了二七年代

(1927)名詩人*羅卡 (Federico García Lorca，1898-1936) 知名的詩作

Romancero gitano首印版的限量摹本。

若「山不在高，有仙則名，水不在深，有龍則靈」，則不

因楊牧只翻譯一本西語的《西班牙浪人吟》(Romancero 

gitano)而忽視，也不因是從英語轉譯而直覺判定失真或

不足道而略(掠)過。1966年，《西班牙浪人吟》出版，楊

牧臨近三十而立的年紀(時26)，面對三十年前西班牙內

戰前夕遭暗殺的羅卡，以及後來流亡美國的二七年代詩

人 -- 佩德羅˙薩里納斯 (Pedro Salinas)和霍赫˙基嚴

(Jorge Guillén；1984年詩人葉維廉曾撰祭文譯為「浩

海˙歸岸」) -- 他們除了在美國學術殿堂授課，其作品

均為比較文學研究的範本；可想而知，兩年後 (1968)，

楊牧目睹歐美學運燎原的風暴，藉其詩作自然抒發知

識分子的憤慨與血氣飄溢，何嘗不是呼應羅卡亡魂的

堅執。

義的問題〉、〈孤獨〉、〈野櫻〉；瘂弦的〈西班牙〉、〈如歌

的行板〉等幾首詩，我「私心」的偏袒(加上詩人的自

白)，它們讀來，是如此明顯的羅卡風擬仿。

Romancero gitano於1928年出版，是羅卡的第四本詩集，也是奠定

他在詩壇的成熟、成名作。皇家學院出版此詩集首印版摹本，除了

是經典系列的精選，也因此書有羅卡親筆簽名，贈送給皇家學院院

長達瑪索˙阿隆索 (Dámaso Alonso，1898-1990)的珍貴典藏。達瑪

索˙阿隆索與羅卡同年生，也是二七年代優秀詩人群的一員，更是

皇家學院任期最長的院長 (1968-1982)。逝世後，他將私人收藏全數

捐贈皇家學院，皇家學院以紀念之名，專闢一室為「達瑪索˙阿隆

索圖書館」

Romancero gitano詩集相關的研究汗牛充棟，但是在華語學術圈相對

乏人關注，或是欲關注而力有未逮，只能忽略或蜻蜓點水，隨風飄

落，無痕也無聲。

楊牧首本譯作，反應歐美知識分子風骨

詩人楊牧2020年三月逝世，學術圈舉辦多場研討會、座談，演講，

試圖以全方位視野紀念楊牧作為學者、作家 (詩人、散文家，劇作

家 )、評論家與翻譯家的貢獻與才情，猶如紀念余光中先生一樣的宏

觀與氣度，然在翻譯這方面，綜觀多家言論，鮮少探討楊牧的第一本

譯作《西班牙浪人吟》(Romancero gitano)，眾多的紀念文集，似有

欲施力卻無點可觸的空靈。

從《西班牙浪人吟》之名到《吉普賽故事詩》，

羅卡風吹進台灣詩壇

2006年，因科技部的經典譯注計畫，羅卡這本詩集有

了中譯《吉普賽故事詩》(陳南妤譯 )的新面容，兩本中

譯四十年相隔，我從一些活動、回應和文章判斷，楊

牧對這本「西語直譯」的新譯和他自己的舊譯應十分

在意 (或看重 )。同年11月9日新譯舉辦成果發表後，

12月6日，聯副便刊登他的文章〈翻譯的事〉，似有想

要解釋澄清他翻譯《西班牙浪人吟》的心路歷程。

如今詩人 (斯人 )已去，我們沒有詩人的聲音回應，可

以如何審視這本譯作？如果沒有戴望舒更早先翻譯過

羅卡，可能不會觸動《西班牙浪人吟》的誕生，或許

也沒有《吉普賽故事詩》的翻譯誘因，這是楊牧的播

種、連結與貢獻，啟發學界對西語的重視；如果沒有

《西班牙浪人吟》的火花，就沒有楊牧和瘂弦等若干羅

卡詩風的詩作。如果沒有《西班牙浪人吟》，台灣文學

討論台灣詩壇接受西方的影響與縱、橫的移植時，就

只會遙望英、美、日，而忘卻西班牙 (而在當時，也是

影響英美日的主流之一 )；楊牧的〈有人問我公理與正

 羅卡擅用「聽覺」寫詩

《西班牙浪人吟》或《吉普賽故事詩》，點出了安達魯

西亞的民風、文化元素與主角：吉普賽人的流浪宿命，

而這宿命儼然幻化成安達魯西亞的祭壇 (標幟或圖

騰）。女人的悲和男人的被動，女人的具體和男人的無

形。十八首詩以八音節的民謠風書寫成詩，可「歌」

可「泣」，可「吟」可「說」。具象十足，抽象有餘，

意象豐富多變：鏡子是家、是定居；月亮是痛苦、死

亡、是希望，也是情色；流動的水是生命，停滯就死

亡；鑄鐵物是吉普賽人的生死維繫；綠色 (從浪漫主義

開始 )就綿延成為西班牙詩人擅用的死亡象徵；美麗的

玫瑰恆常變成血淋淋的鮮血符號。

羅卡寫詩的五大特色：隱喻、擬人化、對比、重複疊

句、以及聽覺。前四種應是所有寫詩人必備的技巧，而

聽覺，則非一般。楊牧說：「心裡有聲音時，耳朵會嗡

嗡地響。這時詩人要把耳朵調好音，讓耳朵指揮你的

手，寫出詩句。」實為與羅卡的擬聲用法異曲同工。羅

卡的Romancero gitano像在講故事，所以用"romance" 

(民謠詩，故事詩 )為名，但是每一則故事都是 in medias 

res (拉丁文，從中段開始之意 )，也是「中斷」後開始。

吟誦第一句詩，彷彿前面有未竟的情節，讀完最後一句

詩，彷彿待續般未解。

文學無國界，楊牧、羅卡詩作皆值得敬仰

再閱讀台灣現代詩人的作品以及西班牙二七年代的詩

人，西班牙學者將葉維廉的詩和霍赫˙基嚴的詩作比

較研究 (1994，羅卡基金會學報 )，楊牧的詩，自然也

可以和羅卡的詩比較研究。台灣文學的觸角可以延伸

的更寬廣，可以跳躍海島之外。

Federico García Lorca

E 46 47


